سعید سلیمانی ۱

#### چکیده

سابقه و هدف: بحث فلسفه احكام از موضوعات پرمخاطب بوده و اولين تصنيف، «علل الشرايع» شيخ صدوق است. هدف اين تحقيق، بيان أثرى است كه متون دينى، مترتب بر رعايت احكام فقهى ذبح مى كنند و از آن تعبير به حلال بودن غذا و يا سلامت غذا در ديدگاه شارع مى شود و البته قطعاً بين حلال بودن غذا و سلامت معنوى ارتباط هست كه از حيطه تحقيق ما خارج است.

روش کار: روشِ توصیفی تحلیلی است. در این راستا منابع تفسیری و حدیثی بر اساس کلید واژههای: سلامتجسم، ذبحاسلامی، سلامتغذا، حلال، سلامت در دیدگاه شرع، مصلحت حکمشرعی، بررسی و علاوه بر تصویرسازی آنچه هست و گردآوری اطلاعات لازم مبتنی بر سوألات تحقیق، به بیان دلایل چگونه بودن و چرایی مسئلهٔ ذبح در اسلام و أبعاد آن نسبت به سلامتغذا در دیدگاه شارع (حلیّت) پرداخته می شود.

یافتهها: آثار علمی که دانشمندان در زمینه ذبحاسلامی بیان میکنند گزارههایی در حیطه عقلنظری هستند و قطعاً عقلنظری مستقل از بیانِ شارع، نمی تواند ملاکات احکام را در همه موارد آنطور که شارعمقدس در نظر گرفته درک کند؛ لذا مادامی که دلیل قطعی بر علیّت تامه برای آثارِ ذبح اسلامی نداشته باشیم، تمام آنها در حیطه مصلحت احکام قرار می گیرد و آنها در مقابلِ آثری که متون دینی برای ذبح اسلامی ذکر می کند (حلیّت) پر اهمیّت تر نخواهد بود. مثلاً گفته شده وقتی شریان خونی مغز قطع می شود، حیوان بی احساس می شود و قلب می تید، و این بر کیفیت گوشتها می افزاید، اما قطعاً این موارد علت تامه احکام شرعی ذبح نمی باشد.

١. فارغ التحصيل سطح چهار فقه و اصول و دانش پژوه سطح چهار موسسه حوزوی امام رضا ﷺ، قم.

# فصلنامه علمی ـ تخصصی ﴿ مُنْكُمُ سال نهم / شماره بیست و یكم / بهار 1401

نتیجه گیری: اثر ذبح اسلامی به طور قطع، حلال بودن غذا و سالم بودن گوشت از دیدگاه شارع است و بدون شکّ آثار علمی احکام ذبح، تحت عنوان مصلحت احکام است نه علت تامه احکام.

**واژههای کلیدی:** سلامت جسم، ذبح اسلامی، سلامت غذا، حلال، سلامت در دیدگاه شرع، مصلحت حکم شرعی.



#### مقدمه

موضوع سلامت غذا و به خصوص سلامت آن در دیدگاه شارع، برای مسلمانان ير أهميّت است. در قرآن، تقريباً ۲۵۰ آيه(۱) و دهها روايت،(۲) أهميّت آنرا تأکید کردهاند و درباره نوع غذا، مقدار و وعدههای غذایی و آداب خوردن، وظایفی تعیین شده است. سوره بقره آیه۱۶۸ می فرماید: «از آنچه در زمین است، حلال و پاکیزه بخورید!»(۳) و در روایتی از «علل الشرایع»، شخصی از امام باقر التلا از علّـت تحـريم مـردار و خـون و... سـوأل ميپرسـد؛ كـه در قسـمتي از فرمایش حضرت آمده است: «خداوند، پس از آفرینش مخلوقات، آنچه که بدنهای انسانها به آن قائم است و در راستای مصلحت و خیر آنها هست را به انسانها تعلیم فرمود و پس از آن تفهیمشان نمود که این سنخ از اشیاء بـر ایشـان مبـاح و حلال است و نیز آنچه به ضرر بدنهایشان هست را به آنها هشدار داد که این قبیل از اشیاء بر آنها حرام است». (۴) این فقره از کلام معصوم دلالت دارد که احکام ذبح اسلامی که منجر به حلال شدن گوشت می شود و از مردار شدن دام جلوگیری مى كند، به خاطر مصالحي است كه خدا در رعايت اين احكام قرار داده و خوردن مردار و حیوانی که ذبح شرعی نشده را به خاطر وجود مفسده و ضرری که برای انسان داشته حرام کرده است. آنچه ما را به سمت پیدا کردن دلائل علمی احکام ذبح سوق مي دهد، ادامهي كالام حضرت است كه در كتاب «من لايحضره الفقيه» آمده که می فرمایند: «أحدى از مردار تناول نمی کند مگر آنکه بدنش مبتلا به ضعف زیاد می شود، قوّت از او رفته و نسلش منقطع می گردد و خورنده مردار مبتلا به مرگ ناگهانی می گردد».(۵) در این فقره، چهار اثر خوردن گوشت حرام مطرح می شود که برخی مربوط به سلامت جسم و برخی مربوط به سلامت معنوی انسان

9

## فصلنامه علمی ـ تخصصی مختلف سال نهم / شماره بیست و یکم / بهار ۱۴۰۱

هستند و حضرت در این جملات اجزاء علّت ناقصه تحریم را مطرح می کننـد و هیچ قرینه ای بر انحصار علّیت حرمت وجود ندارد.

حال مرکز اصلی بحث اینجاست که آیا از این نصوص می توان تعدّی نمود و مواردی که در روایات به عنوان علّت تحریم حیوانِ غیر مذکّی ذکر نشده را مطرح نمود و تحریم را دائر مدار آنها نیز دانست؟

از سوأل راوی و جواب امام استفاده می شود که از همان صدر اسلام ذهن خواص به دنبال پیدا کردن علّتهایی برای تحریم مردار و تحلیل مذکّی بوده اند، لذا این موضوع سابقه ای به طول عمر روایات دارد. امّا آنچه در این پژوهش مورد هدف است اینکه در پژوهشهای معاصر، محققان بیشتر تأکید بر بیان دلائل علمی بر احکام شرعی ذبح دارند، که گاهی ذهن خواننده خالی الذهن به سمتی می رود که هر حکمی از حلال و حرام باید دلیل و فلسفه ای و لو دور از ذهن داشته باشد تا مکلّف خود را ملزم به اطاعت ببیند و در أذهان اینگونه رسوخ می کند که اگر حکمی را برایش علّتی نیاور دیم، ملزم به اجرای آن نیستیم! در این تحقیق تأکید بر أثری است که متون دینی مترتب بر رعایت احکام فقهی ذبح می کنند و به نظر می رسد که به مفهوم حلال و سلامتغذا از دیدگاه متون دینی به عنوان مهمترین اثر احکام ذبح اسلامی کمتر توجّه می شود.

در پایان به چند تعریف عملیاتی اشاره میشود:

- مرگ: ایست برگشتناپذیر نشانه های زیستی (علائم حیاتی) است.

- علائـم حیـاتی حیـوان: دُم و بـازدم یـا تـنفس (respiration). تـپش قلب(heartbeat)، جنبش رگ یا ضربان نـبض (pulse) و کـارکرد مغـز ( heartbeat) است.

- نشانههای مرگ در حیوان: ایستادن دم و بازدم (توقف تنفس) (respiratory arrest). ایستادن مغز، یا مرگ مغزی (brain death).

- ذبح: قطع حلقوم، بریدن رگهای گلوی دام برای حلال کردن لاشه آن. معادلها: کشتار سلاخی، قصابی، (slaughtering).

- ارتباط سلامت معنوی و حلال بودن غذا و تعریف سلامت معنوی و بیان شاخصه های سلامت معنوی در غذای حلال یک پژوهش مستقل می طلبد که نویسندگان این مقاله وارد آن نواحی از بحث نمی شوند.

### روش کار

این پژوهش کتابخانه یی و از نوع توصیفی – تحلیلی است و در چندین مرحله صورت گرفته است: در مرحلهٔ اول فهرست آیات قرآن و تفاسیر دست اول مربوط به ذبح و تذکیه، با کمک کتابخانه تخصصی علوم قرآن و تخصصی فقه، تهیه و داده ها و مطالب مورد نیاز جمع آوری شد. در مرحلهی بعد جستجوی در تارنمای جهانی بر اساس کلید واژه های: سلامت جسم، ذبح اسلامی، سلامت غذا، حلال، سلامت معنوی و مصلحت حکم شرعی، انجام شد و مقاله های معتبر فراهم گردید. لازم به ذکر است که از تعداد ۳۰ مقاله به دست آمده از تارنمای جهانی تنها ۴ مقاله إشاره هایی به آثار علمی ذبح اسلامی داشتند که به طرح وارد شده و بقیه از طرح خارج گردید. در مرحله بعد پس از بررسی متون، داده های موضوع گردآوری گردید. در مرحله بعد پس از مطالعه مطالب و استخراج یافته ها نکات شرعی و علمی مورد بحث و بعد پس از مطالعه مطالب و استخراج یافته ها نکات شرعی و علمی مورد بحث و نتیجه گیری قرار داده شد. (۶)

#### ىافتەھا

۱ – حرکت و خروج خون: مراد از حرکت، تحـرک آزادانـه انـدامهـای حیـوان است، نه به دلیل شوک و امثال آن، که بـه جهـت بریـدن اوداج  $\{1-$  وریـد وداجـی امامی یا ورید وداجی خارجی یا سیاه رگ گردنـی جلـوئی (anterior jugular vein)



## فصلنامه علمي \_ تخصصي من الله الله علم الله الله الله الماره بيست و يكم المهار ١٤٠١

۲- ورید و داجی ظاهری یا سیاه رگ گردنی بیرونی (external jugular vein)-۳ ورید وداجی باطن یا وداج غائر یا ورید وداجی داخلی یا سیاه رگ گردنی درونی (internal jugular vein) و رگهای چهارگانه {شریان سباتی اصلی یا شریان سباتی مشترک یا شاہ رگ یا رگ خواب مشترک (commoncarotid) راست و چـپ که هر یک به دو شاخه تقسیم میشوند: شریان سباتی ظاهر یا سرخ رگ خواب بیرونے (external carotid artery) و شریان سباتی غائر یا سرخ رگ خواب درونی(internal carotid artery) جمعا چهار سرخ رگ {رخ می دهد. و مراد از ۱۲ کخروج خون که در متون دینی از آن به «خروج الدم المعتاد» تعبیـر میشـود،(۷) ایـن است که هر حیوانی نسبت به خودش، مقدار خونی به صورت متعارف از او خارج شود. فقهاء معاصر در مسالهٔ مورد بحث می فرمایند: برای مکلّف دو حالت وجود دارد: حالت اول: اگر پس از ذبح شک به حیات ذبیحه در هنگام ذبح داشتیم: الف) حضرات آیات صافی، گلپایگانی، نوری، فاضل، خروج خون یا حرکت را شرط مى دانند. ب) حضرات آيات زنجاني، خوئي، تبريـزي، وحيـد، سيسـتاني (و مكـارم: ب احتیاط واجب.....): خروج خون و حرکت هر دو را شرط میدانند. حالـت دوم: اگـر پس از ذبح، علم به حیات ذبیحه در هنگام ذبح داشتیم: الف) حضرات آیات خوئی، تبریزی، وحید، سیستانی، اراکی، مکارم: خروج خون را شرط می دانند. ب) حضرات آیات صافی، گلپایگانی، نوری، فاضل، امام، رهبری، زنجانی: هیچ شرطی را معتبر نمی دانند. (۸)

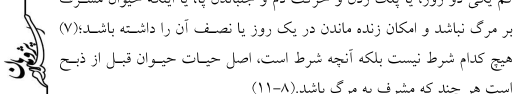
تأثیر این حکم شرعی در سلامت غذا این است که وقتی حیوانی می میرد، (یعنی به روشی غیر از قطع رگهای چهارگانه) خون بیشتر در بدن حیوان باقی می ماند و باعث ایجاد عفونت و کاهش سریع اسیدیته خون می شود و سلامت گوشت کاهش می یابد. (۹) خون باقی مانده در لاشه به دلیل شروع فرآیندهای تخمیری و کاهش اسیدیته، فساد لاشه را تسریع می نماید. استفاده این غذا توسط

انسان، به دلیل اکسیداسیون سریع اسیدهای چرب، مضر و سمّی است و پـس از مصرف در بدن انسان باعث اکسید شدن منابع انرژی در بدن انسان می شوند که در نتیجه، بدن ضعیف می شود. و تجمع خون در بدن دام، زمینه را برای رشد انواع میکروب فراهم می کند، چراکه خون جریان ندارد و گلبول های سفید و پلاکتها از بدن دفاع نمی کنند و زمینهی ایجاد عفونت بیشتر فراهم می شود. (۱۰) ٢- استقرار حيات ذبيحه: از جمله شرايط صحت ذبح و حليّت، لزوم حيات ذبیحه است که در سالهای أخیر از اهمیّت بیشتری برخوردار شده است زیرا بیشتر ذبحها در کشورهای خارجی با کمک دستگاههای جدید انجـام میشــود و 🕻 ᠩ قبل از آن حیوان را با گلولههای مخصوص یا آمپول یا شوک الکتریکی بی هوش می کنند به نحوی که ممکن است حیوان خود به خود بمیرد. فتوای مراجع معاصر نسبت به این شرط این است که استقرار حیات به معنای امکان زنده ماندن دست كم يكي دو روز، يا پلك زدن و حركت دم و جنباندن يا، يا اينكه حيوان مشرف

اثر زنده بودن دام قبل از ذبح اسلامی، بر سلامت غذا این است که گوارش انسان نمی تواند از مردار، خون سالم بسازد چراکه مردار دارای انواع میکربهاست و اسلام علاوه بر اینکه خوردن گوشت مردار را تحریم کرده، آن را نجس هم دانسته تا مسلمانان کاملاً از آن دوری کننـد از طرفـی حیـوان مـرده دارای مقادیر زیادی خون در بدنش است و هنگامی که خون از جریان میافت.د، گلبولهای سفید از بین میروند و به همین دلیل میکربها به سرعت زاد و ولد کرده و گسترش می یابند، بنابر ایس خون به هنگامی که از جریان میافتد آلوده ترین اجزای بدن حیوان است و مصرف آن احتمال سکته را در انسان

هیچ کدام شرط نیست بلکه آنچه شرط است، اصل حیات حیوان قبل از ذبح

است هر چند که مشرف به مرگ باشد.(۸–۱۱)



# فصلنامه علمی ـ تخصصی ﴿ مُنْكُ سال نهم / شماره بیست و یکم / بهار ۱۴۰۱

افزایش می دهد. (۱۲) آنچه علم الهی معصومین المها را در این بحث به عرصه ظهور می رساند، روایتی است از امام محمد باقر الها: «از گوشت مردار به کسی نمی رسد، مگر آنکه بدنش ضعیف و نسلش قطع می شود و خورنده گوشت مردار به طور ناگهانی می میرد». (۱۳)

۳- قطع اوداج أربعه: از واجبات تذكيه ي حيوان، در روش ذبح اسلامي، قطع رگهاي چهارگانه است.(۷) فتواي مراجع معاصر اين است كه بريدن چهار رگ واجب است يعني چهار رگ بزرگ گردن حيوان را از پايين برآمدگي زير که گلو به طور كامل ببرند.(۸)

اثر قطع چهار عضو گردن اینکه گوشتهای حلال در نتیجه ی از دست رفتن خون زیاد و کاهش درد کشیدن حیوان، باکیفیت ترین گوشتها هستند. چرا که حیوان پس از ذبح اسلامی فقط در طی ۲ تا ۷ ثانیه احساسش را از دست می دهد و دیگر چیزی حس نمی کند و مغز طی ۱۰ تا ۳۳ ثانیه کاملا از کار می افت. در کشتار گاههای مدرن گاهی قبل از ذبح حیوان اقدام به بیهوشی دام می کنند که در این حالت، مغز پس از ۱۸ تا ۷۰ ثانیه متوقف می گردد. و همچنین این بیهوشی باعث افزایش بیش از دهبار نسبت آدرنالین در بدن دام می شود. (۱۴) همچنین یافتههای میدانی در مورد بیهوشی دام به وسیلهٔ شوک الکتریکی و در پی آن ذبح کردن، حاکی از آن است که نبضهای مغز پس از بیهوشی الکتریکی دوباره بر می گردد، یعنی در این حالت، احساس درد در دام بیشتر است.

۴- یافتهای دیگر در مورد خروج خون، حاکی از آن است که در روش ذبح اسلامی، شریان خونی مغز قطع می شود و حیوان بلافاصله احساس را از دست می دهد اما قلب پیوسته می تپد و خون را پمپاژ می کند، که همین امر بر کیفیت گوشتها در ذبح اسلامی می افزاید. زیرا حجم زیاد خون که حتی به ۷۵ درصد از خون حیوان می رسد را از دست می دهد. (۱۵)

۵- در مورد خروج خون که قبلاً هم به آن اشاره شد، یافتـهها حـاکی از آن است که میزان هیم و آهن در گوشت حاصل از ذبح حلال کمتر بوده و چون هیم یک عامل اکسید کننده است، اکسایش لیپیدها نیز کمتر شده و چون اکسایش لیپیدها دلیل اصلی فساد غیر میکروبی گوشت است، در نتیجه مدت ماندگاری گوشت حلال بیشتر است.(۱۵) و همچنین از جمله خواص فیزیکی گوشت حلال می توان به رنگ روشنتر آن اشاره کرد که مشاهده میدانی حاکی از استقبال زیاد حتی غیر مسلمانها به غذای حلال است.

۶– قطع نخاع قبل از مرگ دام: مراد از نخاع شوکی (spinal cord) بخشــی 🕻 😘 از دستگاه عصبی مرکزی است که درون ستون فقرات قراردارد. نظر فقهی حضرات آیات: امام، رهبری، و خوئی و تبریزی، وحید، سیستانی، فاضل: بنابر احتياط، قطع نخاع حرمت تكليفي دارد نه وضعى (گوشت ذبيحه بواسطه أن حرام نمی شود).(۱۶)

اثر حرمت قطع نخاع بر سلامت غذا این است که قلب بتواند در آخرین لحظات هم كار تلمبه زدن خون را انجام دهد و خون بیشتری دفع شود امّـا اگـر نخاع قطع شود، عصبی که به قلب می رود آسیب دیده و سبب توقیف فعالیّت قلب می شود لذا ایستایی خون داخل بدن حیوان اتفاق می افتد و خون بیشتر داخل بدن باقی میماند که قبلاً هم اشاره به مضرّات آن شد.(۱۷)

٧- حكم انحراف از قبله به فتواى همه مراجع اين است كه اگر عمداً حيوان را رو به قبله نکنند هم معصیت کردهاند و هم حیوان حرام و نجس می شود. چون وجوب استقبال هم تكليفي است و هم وضعي. (٨-١٨)

تأثير به سمت قبله ذبح كردن حيوان اين است كه الكتروليكها، سلولها و تمام عناصر تشکیل دهنده بدن از موادی با بارهای مثبت و منفی تشکیل شدهاند. زمانی که حیوان در جهت قبله که میدان مغناطیسی زمین است قرار می گیرد،



# فصلنامه علمي \_ تخصصي ﴿ مُعْمَدُ سال نهم / شماره بيست و يكم / بهار ١٤٠١

عناصرش جهت و آرایشی بسیار خوب پیدا می کند که اثرات خوبی بر سلامتی گوشت حیوان میگذارد و سلولهای او را در بهترین وضعیت قرار می دهد. (۱۷) ۸- ارتباط اضطراب در دام قبل از ذبح شدن و گوشت؛ و به حداقل رساندن سطح استرس در دام به منظور بهبود و حفظ کیفیت و سلامت گوشت، در تمام مراحل ذبح مورد نظر شارع مقدس بوده است. استرس در مراحل مختلف ذبح کیفیت گوشت را پایین می آورد و قسمتهایی سیاه رنگ به نام (Dark cutting) که خشکتر و تیرهتر از گوشت طبیعی است، به وجود می آورد و منجر به کوتاه عر کشدن نیمه (Shelf life) نگهداری آن می گردد. کاهش استرس از مباحثی است که در میان مستحبات و مکروهات «ذبح» در فقه اسلامی مطرح شده است. دستوراتی مانند نشان ندادن وسیله ذبح به حیوان، ذبح نکردن حیوان در مقابل حیوانی دیگر، تیز بودن چاقو و سرعت در ذبح و حتی آب دادن به حیوان قبل از كشتار و... كه اين احكام شرعي در جهت كاهش استرس حيوان در هنگام ذبح می باشد. همچنین در روایات متعددی از امامان معصوم الیه، رعایت حقوق ـ حیوانات در مرحله نگهداری دام و قبل از کشتار، در راستای أذیت نشدن حیوان و کاهش استرس، مورد تأکید قرارگرفته است.(۱۳) استرس و ترشح افزایشی آدرنالین منجر به شکسته شدن گلیکوژن و در نهایت سبب ایجاد اسید لاکتیک و از بین رفتن تناسب (PH) گوشت می گردد. ( $\Lambda$ –۱۷)

## بحث: فلسفهٔ و علّت احكام در ذبح اسلامي

از مهم ترین بحثهایی که در علم کلام و اصول فقه مطرح است، مسألهٔ «فلسفهٔ احکام» است. احکام شارع تابع مصالح و مفاسدی است که به انسانها باز می گردد. تشخیص مصالح و مفاسد در حیطه علم خداست و ما حق داریم فلسفهٔ احکام را پی گیری کنیم و آگاهی بر آن، آثار مثبتی در بسیج افکار و اراده ما در جهت امتثال این اوامر و نواهی دارد امّا اطلاع از فلسفه احکام دارای محدودیتی است که عدم توجه به آن حدود، باعث انحراف فکری از مسیر مستقیم می شود.

بحث ما در فلسفهٔ و علّت احكام در ذبح اسلامي سه مرحله دارد كه قبل أن چند مطلب را به عنوان مقدمه طرح می شود.

- مراد نویسندگان این مقاله از «فلسفهٔ و علّت احکام ذبح» همان حکمتها و مصالح و مفاسدی است که در دستورات شارع مقدّس اسلام به عنوان «جلب المنفعة و دفع المضرّة) معرفي شده است. نه اينكه مراد از فلسفه و علّت و سبب، عناوین و علل و أسباب حقیقی باشد که در علوم طبیعی و فلسفی مطرح شده است. لذا در كتب اصولي پيروان اهل بيت الله تصريح شده است كه مصالح و مفاسد به منزلهٔ علل احکام است و علّت حکم را نبایـد بـا حکمـت و فلسـفهٔ آن 🕻 🗤 خلط كرد. مثلًا علّت قصر نماز مسافر، خود سفر با شرایطی است؛ امّا حكمت و مصلحت آن، مثلاً رفع مشقّت و زحمت سفر است. حال اگر سفر برای برخی زحمت و مشقّتی نداشته باشد و با وسائل امروزی راحت تر از وطن او باشد، باز نماز قصر است چرا که علّت آن باقی است و حکم دائر مدار علّت خود می باشد. خلط كردن علّت حكم با فلسفه و حكمت آن، سبب شده كه احكام الهي دست خوش تحریف و تغییر قرار گیرد و نظریه قیاس و تصویب مطرح شود.(۱۹)

- مسألة فلسفه و هدف در احكام الهي متفرع بر مسأله «حسن و قبح عقلي» است، و به تعبير امام صادق النها: «انّه لم يجعل شيء إلّا لشيء؛ هيچ چيزي از جانب شارع جعل نشده است مگر بر اساس علّت و هدفی»،(۱۳) و علّامـهٔ مجلسـی در ذيل اين روايت مينويسد: هيچ حكمي از احكام الهي تشريع نشده است مگر بـر اساس حکمتی و هیچ چیزی حلال نشده مگر بر اساس حسنی که از آن برخوردار است و هیچ حرامی تحریم نشده مگر به جهت قبحی که دارد، (۱۳) و آن هم از مسائلی است که «عدل الهی» سرچشمه می گیرد. (۲۰- ۱۹)

- راه كشف فلسفهٔ احكام و كاشف آن بايد دليل قطعي باشد، نــه اينكــه در این باره به یک سری گمانها و پندارها تکیه کنیم و بدون هیچ ضابطه و قانونی

## فصلنامه علمی ـ تخصصی گرفت سال نهم / شماره بیست و یکم / بهار ۱۴۰۱

هرچه به فکرمان برسد به نام «فلسفهٔ احکام» بازگو نماییم، چرا که گمانهزنیهای نادرست پایههای احکام اسلامی را متزلزل میکند، این شیوه نه تنها کسی را به دستورات دین علاقه مند نمی سازد، بلکه وسیله خوبی برای از بین بردن ارزشهای دینی و بی اعتبار جلوه دادن آنها خواهد بود. مثلًا نماز را یک نوع ورزش و اذان را وسیلهای برای تقویت تارهای صوتی و روزه را منحصراً رژیمی برای لاغر شدن، و رکوع و سجود را دستوری برای بهداشت ستون فقرات و پیشگیری از بیماری «سیاتیک» بدانیم. این چنین تخیلات و حدس و گمان، زیان بخش، خطرناک و غیر منطقی است. (۲۱)

### مرحله اوّل: علّت احكام در بين فقهاى اماميه

به اتفاق علماء امامیه تمام افعال خدا معلّل به اهداف و اغراض است. در شرح حدیثی از جمیل بن درّاج که می گوید از امام صادق ایم در جواب وجوب و حرمت بعضی از کارهای حلال و حرام سؤال کردم و امام در جواب فرمود: «إنَّه لمْ یُجعل شیءٌ إلّا لشیء؛ هیچ چیزی (حکمی) بدون علّت وضع نشده است»؛ «علّامهٔ مجلسی» در شرح ان می نویسد: «خداوند هیچ حکمی را بدون حکمت و فلسفه تشریع نکرده است، امور حلال را به خاطر حسن (و مصلحت آن) حلال کرده و حرام را به جهت قبح آن تحریم کرده است». (۱۳) صاحب تجرید الاعتقاد می نویسد: «اگر هدف و غرض در کار نباشد، لازمهٔ آن عبث و بیهودگی است». (۲۲) «شهید اوّل» در کتاب «قواعد» می گوید: «در علم کلام ثابت شده است که افعال خداوند معلل به اغراض است و با توجّه به اینکه بازگشت غرض به خدا محال است نتیجه این می شود که به مکلفین برگردد». (۲۳) «فاضل مقداد» می نویسد: «اگر کسی بر این باور باشد که افعال الهی هیچ هدف و غرضی ندارد، لازمهٔ آن این است، کارهای خداوند عبث و بیهوده باشد و ایس با حکیم بودن خدا منافات دارد». (۲۴) «ابن میثم بحرانی» تصریح بر این دارد که افعال خدا معلل به اهداف و اغراض است و هیچ فعلی از افعال الهی خالی از غرض نیست معلل به اهداف و اغراض است و هیچ فعلی از افعال الهی خالی از غرض نیست

و آن غرض داعی بر آن فعل می باشد. (۲۵) شهید مرتضی مطهری دربارهٔ فلسفهٔ احكام مي گويد: «قوانين اسلامي در عين اينكه آسماني است، زميني است. يعني بر اساس مصالح و مفاسد موجود در زندگی بشر است. به این معنا که جنبهٔ مرموز و صد در صد مخفی و رمزی ندارد که کسی بگوید: حکم خدا به ایس حرفها بستگی ندارد، خدا قانونی وضع کرده و خودش از رمزش آگاه است؛ چرا که اسلام اساساً خودش بیان می کند که هرچه قانون وضع کردهام بـر اسـاس مصالحی است که یا به جسم شما مربوط است و یا به روح شما و یا به اخلاق و روابط اجتماعی شما و ...». سپس ادامه میدهد: «احادیث کتـاب «علـل الشـرایع» 🕻 🔊 نشان مي دهد كه از صدر اسلام خود پيامبر عَيْلَيْ و امامان اهل بيت البيك فلسفة احكام را بيان مى كردند. و چون احكام اسلام بر مبناى مصالح و مفاسد واقعى است، به همین دلیل در سیستم قانونگذاری اسلام برای عقل نیز جایگاهی بازشده است».(۲۶)

در پایان این قسمت یاد آوری این نکته که مصالح و مفاسد احکام در بسیاری از موارد جنبهٔ عمومی و به صورت صد درصد ندارد بلکه از این نظر مانند قوانین بشری است که از یک فلسفهٔ غالبی نشأت می گیرد.

### مرحله دوم: نمونهای از ادلهی هدفمندی احکام شرعی

الف) آیات زیادی دلیل بر هدفمندی احکام شرعی است. در ادامه به بعضی از آیات اشاره می شود:

 ١. «وَ لَكُمْ فَى الْقصاص حَياةٌ يا أُولِى الْأَلْبابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ»؛ و براى شـما در قصـاص حیات و زندگی است ای صاحبان خرد، شاید شما تقوا بیشه کنید». بقره، آیهٔ/ ۱۷۹ این آیه دو چیز را فلسفهٔ حکم قصاص میداند: یکی اینکه قصاص مایهٔ حیات بشر و حفظ نفوس است و دیگر اینکه موجب تقوا و پرهیزکاری معنوی است.

 قرآن در مورد فلسفهٔ تقسیم «فیء» با رعایت شرایط مخصوص و مصرف آن در مصارف مورد نياز، چنين مي فرمايد: «كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنياء منْكُمْ»؛ تــا



## فصلنامه علمی ـ تخصصی ﴿ مُنْكُ سال نهم / شماره بیست و یکم / بهار ۱۴۰۱

در میان ثروتمندان شما دست به دست نگردد». حشر، آیهٔ / ۷ این آیه بیانگر یک اصل در مسائل اقتصاد اسلامی است، یعنی ثروتها متمرکز و در انحصار گروه خاصی قرار نگیرد، و پیوسته در میان تمام انسانها باشد.(۲۷)

ب) در روایات به دو صورت به فلسفهٔ احکام توجه داده شده:

نخست روایاتی که به صورت کلی (اعم از احکام ذبح و غیر آن) فلسفهٔ احکام را مصالح بندگان معرفی می کند:

۱. (جمیل بن درّاج) از امام صادق ﷺ نقل می کند که از حلال و حرام در جواب فرمود: هیچ حکمی بدون علّت وضع نشده است».(۴)

۲. در حدیثی از امام رضا ﷺ: «خداوند از خوردنی ها و آشامیدنی ها چیـزی را مباح نکرده مگر اینکه در آن منفعت و مصلحت بوده و چیزی را حرام نکـرده، مگر این که در آن ضرر و نابودی و فساد بوده است». (۲۸)

۳. در حدیثی از کتاب تحف العقول چنین آمده است: «هـر چــزی کـه در کـ در خوردن و آشامیدن آن فساد باشد، حرام است».(۱۹–۲۹)

قسم دوم: روایاتی که بعضی از مصادیق مصلحت را در خصوص احکام ذبح اسلامی مطرح مینماید:

۱. حدیثی از امام صادق الله نقل شده که حضرت فرمودند «شتر یا گوسفند که برای ذبح آماده شده را نزد شتر یا گوسفند دیگر که در حال نگاه کردن است، ذبح نکنید».(۳۰) این حدیث شاید اشاره به همان بحث عدم ایجاد استرس در دام است که در قسمت یافته ها به آن اشاره شد.

۲. حدیثی أبان بن تغلب از حضرت سجاد ﷺ نقـل میکنـد کـه حضـرت بـه غلامان خود می فرمودند: «ذبح نکنید تا اینکه طلوع فجر رخ دهـد چـرا کـه خداونـد

شب را مایه آرامش برای هر چیز قرار داده است». (۳۰) این حدیث نیز اشاره به بحث احكام مستحب و احكام مكروه ذبح دارد كه در قسمت يافتهها به أن اشاره شد.

 ٣. امام رضا لليُّلا در مورد فلسفهٔ حرمت خون می فرماید: «و حرّم الله عزّ و جلّ الدّم ... لانّه ... يسيء الخُلق و يورث القسوة للقلب، و قلّة الرأفة و الرحمة حتّى لا يؤمن أنْ يقتل ولده و والده و صاحبه؛ خداوند عزّ و جلّ خوردن خون را حرام كرده ... بـراى این که خونخواری برای انسان سوء خلق می آورد، و موجب قساوت دل می شود، و رأفت و مهربانی را کم می کند به حدّی که ممکن است انسان فرزند یا یـدر یـا دوست خود را بکشد».(۱۳) این حدیث اشاره به همان بحث خون گیری کامل از ۲۱ لاشه دارد یعنی صحیح است که خون باقی در لاشه یاک است اما همین خون یاک چون از خبائث است باید از خوردن آن اجتناب کرد مگر اینکه بحث استهلاک رخ دهد.

 محمّد بن عذافر می گوید: یدرم نقل کرد از امام باقر الله که «امّا مردار براستی که کسی از آن نخورد مگر اینکه بدنش نحیف و زار شود، و توانائیش بــه سستی گراید، و نسلش قطع (یعنی قدرت تناسل را از دست بدهد) و نمیرد مگـر بمرگ ناگهانی».(۵) وقتی احکام فقهی ذبح به طور کامل و صحیح اجراء نشود لاشه دام تبدیل به مردار میشود و خوردن آن آثار وضعی خاصی دارد که در این روایت به آثار مهمی اشاره شده است.

۵. باز محمّد بن عذافر از يدرش و او هم از امام باقر الله نقل مي كنـد: «أمّــا خوردن خون: (از آن جهت حرام است که) بیماری استسقاء که باعث عطش و تشنگی دائمی است آورد، و شخص را مبتلا به مرض صفرا کند (این اثر جسمانی) و موجب قساوت قلب و کم مهری و بیرحم شدن می شود به قسمی که به او امیدی نیست که به نزدیکترین دوستانش رحم کند و یا به همنشینانش دلسوز باشد (این اثر روانی).(۵)



## فصلنامه علمی ـ تخصصی گرفت سال نهم / شماره بیست و یکم / بهار ۱۴۰۱

### مرحله سوم: اعتبار سنجى فلسفه احكام ذبح

فلسفهها و حكمتهاي احكام ذبح به چهار قسم تقسيم مي شود.

الف) حکمتها و فلسفههای احکامی که از همان آغاز بعثت پیامبر اکرم الله همگان آشکار بوده و به اصطلاح جزء ضروریات و بدیهیّات بوده است و هرکس به اندازهٔ فکر و اندیشه و معلومات خود چیزی از آن را درک مینمود. مانند: فلسفهٔ اینکه حیوانی در موقع ذبح حیوان ذبح شوند را نبیند و یا حکم تسریع در ذبح که فلسفه آن اذیت نشدن دام است و امثال اینها که هر کسی در هر پایهای از معلومات، در هر عصر و زمان باشد، فلسفه و سرّ این احکام را درمییابد. به دلیل همین ادراک عقل نسبت به فلسفهٔ بسیاری از احکام، روایتی عقل را به عنوان «حجّت باطنه» معرفی کرده است است.(۲) البته می توان این قسم را در محدوده ادراکات عقل عملی و ادراک حسن و قبح عقلی اشیاء دانست.

ب) فلسفههایی که برای مردم روشن نبوده، ولی در متون دینی اشاره به آنها شده است، از قبیل علّت تذکیه شدن و ذبح حیوان و فلسفه تحریم مردارخواری یا خوردن خون که تودهٔ مردم حتّی گاهی برخی دانشمندان از فلسفهٔ سهگانهٔ: سلامت اخلاقی، سلامت اجتماعی و سلامت بهداشتی آن بی خبر بودند؛ ولی توسط شارع مقدّس بیان شده است.

ج) احکامی که با گذشت زمان، و پیشرفت علم و دانش، از فلسفهٔ آنها آگاهی به دست می آید. مثلًا آثار خروج خون و یا قطع نکردن نخاع دام در هنگام ذبح و ... که با گذشت زمان، و با بالا رفتن سطح فکر و دانش بشر، پرده از روی آن بر داشته است.

د) فلسفههایی که نه از ابتدا روشن بوده و نه با گذشت زمان روشن شده، و نه در لابهلای متون اسلامی به آن اشارهای شده است. مانند فلسفهٔ مسلمان بودن ذابح و ذکر بسملهٔ و رو به قبله بودن ذبیحه و... حال در اینکه آیندگان با پیشرفتهای جدید علمی می توانند فلسفهٔ این احکام را بفهمند و آیا علم بشر

توان کشف آن را دارد یا نه، به طور قاطع جوابی نمی توان داد. همین قدر می دانیم که این احکام به همان اندازه برای ما محترم و لازم الاتباع است که احکام سه قسم قبل بودند، چرا که احکام همه این اقسام از علم نامحدود پروردگار سرچشمه گرفتهاند و عبودیّت و اطاعت خالص اقتضا دارد که در مقابل این قسم نيز تعبّد محض داشته باشيم.

تعبّد محض، همان نکتهای است که قرآن کریم در مقام بیان فلسفه تغییر قبله از «بیت المقدّس» به سوی «کعبه» به آن اشاره کرده، می فرماید: «و ما آن قبلهای را که قبلًا بر آن بودی تنها برای این قرار دادیــم تــا افــرادی کــه از پیــامبر 🕻 ۲۳ پیروی میکنند از آنها که به عقب بازمی گردند (و از پیـروی آن حضـرت سـرباز مىزنند) مشخص شوند، و مسلّماً اين حكم جز بر كساني كـه خداونـد آنهـا را هدایت کرده دشوار است». بقره، آیهٔ/ ۱۴۳ و روایت امام رضا ﷺ نیز مؤیّد همین تعبّد محضی است که قرآن اشاره کرده است، که فرمود: «بدانید که در رأس اطاعت خدای سبحان این مطلب قرار گرفته که ما باید در برابر تمام احکام و دستورات و قوانین الهی تسلیم شویم، و همه آنها را اجرا کنیم، چه احکامی که فلسفهٔ آنها را عقل ما درک می کند و چه احکام و دستوراتی که فلسفه آنها را عقل ما نمی تواند درک کند... و خداوند مردم را با اطاعت و بندگی خود با قوانین عقلانی و فوق عقل، امتحان و آزمایش میکند، تا حجّت بـر مـردم تمـام شـود و شیهه ها ز دو ده گردد». (۱۳)

با توجه به بحث قبل، بدیهی است که فقیه در مقام استنباط و تخریج فروع و احكام ذبح، موظّف است طبق ادلّهاي كه حجيّت آنها شرعاً ثابت شده است احكام شرعى ذبح را استنباط كند، هر چند مصالح و مفاسد حكم ذبح را نداند.



## فصلنامه علمی \_ تخصصی مشخص سال نهم / شماره بیست و یکم / بهار ۱۴۰۱

## نتيجهگيري

احکام الهی از جمله بحث ذبح تابع اسرار و فلسفههایی است که سبب تشریع آن احکام شده و این مصالح و مفاسد به بندگان بازمی گردد و ما از قسمتی از فلسفهٔ احکام - هر چند به تعلیم خداوند و پیامبر و جانشینانش - باخبریم ولی بخشی از آن هنوز بر ما پنهان است. اطاعت اوامر الهی هر چند با آگاهی از فلسفههایش جاذبهٔ بیشتری دارد ولی هرگز مقید به آن نیست. ما حق داریم نسبت به فلسفه احکام آگاهی پیدا کنیم، چرا که این امر هم انگیزههای طاعت را قوی تر می کند و هم آیین خدا را عقلانی و به صورت منطقی جلوه گر می سازد ولی اگر بعد از تلاش و کوشش در موارد خاصی به فلسفهٔ حکم نرسیدیم باز آن حکم برای ما محترم و واجب الاطاعه است و در هر حال انگیزهٔ اصلی، اطاعت فرمان خداوند حکیم است. موضوع احکام ذبح شرعی نیز از قواعد فوق مستثنی نیستند.

محدودیتها: از آنجا که در موضوع آثار ذبح اسلامی منابع مستقل وجود ندارد و پژوهشهای مرتبط محدودی در زمینهٔ بحث یافت شد، لذا توصیه می شود برای بررسی دقیق تر و گسترده تر موضوع، پژوهشهای علمی جدیدی دربارهٔ آثار علمی ذبح انجام گیرد، امّا همه این تلاشها نباید به اثر مهم ذبح که در متون دینی به آن اشاره شده و از آن تعبیر به حلیّت شده است لطمهای وارد کند و باعث کم اهمیّت شدن آن گردد.

پیشنهادهای پژوهش: در عصر جدید که نشان حلال یک علامت تجاری غذایی جهانی است لازم است معرفی محصولات حلال کشور جمهوری اسلامی ایران مورد توجّه بیشترتجار، مسئولین و مبلغین گرامی قرار گیرد.

## قدرداني

پژوهشگران بر خود لازم می دانند مراتب تشکر و قدردانی خود را از همهٔ بزرگوارانی که در مراحل مختلف پژوهش یاری نمودهاند اعلام داشته و پاداش وافی برای آنها از خداوند منّان مسئلت دارند.





### فصلنامه علمي \_ تخصصي ﴿ الله على الله على على الله الله على على المار ١٤٠١ ا

#### فهرست منابع

- آخوندی، مصطفی، نگاهی به غذا و تغذیه از منظر اسلامی، مجله حصون، ۱۳۸۷، بهار، شماره ۱۵، صص ۱۷۵–۱۹۱۱.
- لينى، محمد بن يعقوب الكافى، دار الكتب الإسلامية، تهران، ١٤٠٧ ق، ج٤، ص: ٢٤٢ وج ١، ص. ١٤٠
- $^{\infty}$ . مکارم شیرازی، ناصر، ترجمه قرآن، دفتر مطالعات تاریخ و معارف اسلامی، قـم، ۱۳۷۳ ش، ص:  $^{\infty}$
- ابن بابویه، محمد بن علی، علل الشرائع، کتاب فروشی داوری، قـم، ۱۳۸۵ ش، ج۲، ص: ۴۸۳ و ج۲، ص: ۱۸۸ و ج۲، ص: ۱۸۸
- $^{\circ}$ . ابن بابویه، محمد بن علی، من V یحضره الفقیه، دفتر انتشارات اسلامی، قـم، ۱۴۱۳ ق، جV، ص: V
- آ. نجفى، محمد حسن، جواهر الكلام فى شرح شرائع الإسلام، دار إحياء التراث العربى، بيروت، ١٤٠٤ ق، ج٣٤، ص: ١٩٩.
- ۷. خمینی، سید روح الله موسوی، توضیح المسائل (محشی امام خمینی)، دفتـر انتشـارات اسـلامی،
  قم، ۱۴۲۴ق، ج۲، ص: ۵۷۳ و ج۲، ص: ۵۷۱.
- $\Lambda$ . اسیدیته خون: په هاش طبیعی خون قلیائی است، یعنی طیف طبیعی په هاش خون (۷.۳۵ تا ۷.۳۵ میباشد. اگر په هاش خون از ۷ کمتر شود، خون اسیدی می شود.
- 9. اصفهاني، سيد ابو الحسن، وسيلة النجاة (مع حواشي الإمام الخميني)، مؤسسه تنظيم و نشـر آثـار امام خميني، قم، ١٤٢٢ ق، ص: ٢٠٠٨.
- ١. اصفهانى، مجلسى دوم، محمد باقر بن محمد تقى، بحار الأنوار الجامعة لـدرر أخبار الأئمة الأطهار عليهم السلام، مؤسسة الطبع و النشر، بيروت، ١٤١٠ ق، ج٢٦، ص: ١٤٣ و ج٢٦، ص: ٣١٥ ج ع. ص ١١٠ و ج ٣٢، ص ١٤٨.
- ۱۱. و رقیه ستاری، الناز حسینی، لیلا فتوحی، شهره آریایی نژاد، علی خطیبی و علی اکبر موسوی موحدی، «تاثیر ذبح حلال بر کیفیت گوشت و مقایسه با سایر کشتارها»، نشریه نشاء علم، سال پنجم ۱۳۹۴، خرداد، شماره دوم، صفحه ۳۸.
- 11. خمینی، سید روح الله موسوی، تحریر الوسیلهٔ، مؤسسه مطبوعات دار العلم، قم، بی تا، ج۲، ص: ۱۵۲.
- ۱۳. و جوادی راد، سیدمرتضی، «حقوق ذبح حیوانات از منظر دین اسلام، مقایسه آن با ذبح غربی و تاثیر آن بر خلق و خوی مصرف کنندگان»، دومین همایش ملی قرآن و علوم زیستی با محوریت غذای سالم، اصفهان.

- ٤ ا. و طباطبایی، سیدمحمد، «قرآن و دانش/گوشت حلال»، بشارت، ۱۳۸۸ ش، شماره ۷۰.
- ١٠. نراقى، مولى احمد بن محمد مهدى، مستند الشيعة فى أحكام الشريعة، مؤسسه آل البيت عليهم
  السلام، قه، ١٤١٥ ق، ج١٥٨، ص: ١٤١٠.
- ۱۲. شیرازی، ناصر مکارم، دائرهٔ المعارف فقه مقارن، انتشارات مدرسه امام علی بن ابی طالب علیه السلام، قم، ۱۴۲۷ ق، ص: ۳۸۹ و ص: ۴۱۱.
  - ١٧. شلبي، مصطفى، تعليل الأحكام، دار النهضة العربيه، بيروت، ١۴٠١ ق، ص ٩٨– ٩٧.
- ۱۸. اشاره به آیه «إِنَّ الظَّنَّ لاَ یُغْنِی مِنَ الْحَقِّ شَیْئاً» یونس/۳۶ ترجمه: «گمـان، هرگـز انسـان را از حقّ بینیاز نمیسازد(و به حق نمی,رساند)!».
  - ١٩. علَّامه حلَّى، حسن بن يوسف، شرح التجريد، منشورات شكوري، قم، بي تا، ص ٣٣١.
- ۲. عاملي، شهيد اول، محمد بن مكي، القواعد و الفوائد، كتابفروشي مفيد، قم، بي تا، ج ١، ص ٣٣–٣٣.
- ۲۱. فاضل مقداد، اللوامع الإلهيه في مباحث الكلاميه، انتشارات دفتـر تبليغـات اسـلامي، قـم، بـي تـا، ص
  - ٢٢. بحراني، ابن ميثم، قواعد المرام في علم الكلام، مطبعه مهر، قم، ١٣٩٨ ق. ص١١٠.
    - ۲۳. مطهری، مرتضی، اسلام و مقتضیات زمان، صدرا، قم، ۱۳۸۰ ش، ص ۲۹– ۲۸.
  - ٢٤. مكارم شيرازي، ناصر، تفسير نمونه، دار الكتب الإسلامية،تهران، ١٣٧١ ش، ج٣٣، ص: ٥٠۴.
- $^{7}$ . نوری، محدث، میرزا حسین، مستدرک الوسائل، مؤسسه آل البیت علیهم السلام، بیروت، ۱۴۰۸ ق، ج  $^{18}$ ، ص  $^{18}$ .
  - ٢٦. ابن شعبه حراني، حسن بن على، تحف العقول، جامعه مدرسين،قم، ١٣٥٣ ش، ص ٣٣٣٠.
- ٢٧. عاملى، حرّ، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسسه آل البيت عليهم السلام، قم، ١٤٠٩ ق، ج٢٢، ص: ١٤ و ج٢٢، ص: ٢١.
- 28. Influence of gas stunning and halal slaughter (no stunning) on rabbits welfare indicators and meat quality.
- 29. Bleeding Efficiency and Meat Oxidative Stability and Microbiological Quality of New Zealand White Rabbits Subjected to Halal Slaughter without Stunning and Gas Stun-killing
- 30. Electroencephalographic studies of stunning and slaughter of sheep and calves: Part 1—The onset of permanent insensibility in sheep during slaughter
- 31. Onset of insensibility at slaughter in calves: effects of electroplectic seizure and exsanguination on spontaneous electrocortical activity and indices of cerebral metabolism.
- 32. Subjected to Halal Slaughter without Stunning and Gas Stun-killing.

